
JOHANNES-PASSION 
BACH

GAÉTAN JARRY
Tölzer Knabenchor
Orchestre de l’Opéra Royal
Vrielink · Kallenberg · Brooymans · Nombre



32

Johann Sebastian Bach (1685-1750)
PASSION SELON SAINT JEAN, BWV 245 � 116'31

Passion créée à l'église Saint-Thomas de Leipzig le 7 avril 1724  
pour le Vendredi saint. 

Ouverture & Arrestation · Chœur, Évangéliste, Jésus

Jésus devant Anne · Évangéliste, Jésus, Chæur 

Le reniement de Pierre · Évangéliste, Pierre, Jésus, 
Servante, Serviteur, Chæur 

Jésus devant Pilate · Évangéliste, Chœur, Pierre, Serviteur, 
Jésus, Pilate

Condamnation & Flagellation · Évangéliste, Chœur, Pilate, 
Jésus 

La crucifixion · Évangéliste, Chœur, Jésus 

Mort de Jésus · Évangéliste 

Ensevelissement & Conclusion · Évangéliste, Chœur

CHAPITRE 1

CHAPITRE 3

CHAPITRE 4

CHAPITRE 5

CHAPITRE 6

CHAPITRE 7

CHAPITRE 8

CHAPITRE 2

Ecce homo, Antonio Ciseri, ca 1860-1880



54Saint Jean l'Évangéliste, Pierre Paul Rubens, ca 1611

Solistes enfants et Chœur du Tölzer Knabenchor

Orchestre de l'Opéra Royal

Gaétan Jarry, Direction

Linard Vrielink · Évangéliste
Nicolas Brooymans · Jésus
Halidou Nombre*· Pilate 
Moritz Kallenberg · Ténor

Violons I 
Fiona Poupard** 
Arnaud Bassand 
Anna Markova 
Natalia Moszumańska 
David Rabinovici
Violons II 
Anne Camillo** 
Nadi Perez-Mayorga 
Léa Roeckel 
Giovanna Thiébaut 
Juliusz Aleksander Żurawski

Altos 
Alexandra Brown 
Jean-Christophe Bernard 
Jean Sautereau
Violoncelles 
Arthur Cambreling 
Eglantine Latil 
Suzanne Wolff
Contrebasse 
Thierry Runarvot
Orgue et clavecin 
Cécile Chartrain

Théorbe 
Elodie Brzustowski
Flûtes 
Gabrielle Rubio 
Clémence Bourgeois
Hautbois 
Michaela Hrabankova 
Martin Roux
Basson 
Robin Billet
Viole de gambe 
Natalia Timofeeva

Sopranos et altos 
Nathaniel Adam 
Sebastian Appenrodt 
Nicolas Bader 
Paul Barthmes 
Jonathan Birner 
Henrik Brandstetter 
Raphael Catana 
Benedikt Eberl 
Franz Engelhard 
Quint Farnschläder 
Christian Fischer 
Gedeon Fuchs 
Valentin Furlan 
Max Georg 
Kilian Hauptmann 
Felix Hofbauer 
Magnus Hoffmann 
Iker Jahn Valenzuela 
Luca Lin 
Florian Markus  

Christopher Mc Innis 
Ludwig Meier-Meitinger 
Vito Riedel 
Benedikt Siewert 
Victor Souville 
Luca Spreider 
Niklas Wolff 
Balint Wrede 
Pepe von Wyschetzki 
Sebastian Zwerger
Ténors 
Simon Bohrenfeldt 
Maximilian Eschenbach 
Christian Fliegner 
Jakob Göpfert 
Lars John 
Jonathan Lauterbach 
Cajetan Mager 
Jonas Neft 
Philipp Nowotny

Basses 
Daniel Adler 
Gabriel Hengl 
Stefan Kleinhans 
Raphael Kriegmair 
Leopold Lampelsdorfer 
Johannes Möhrle 
Robin Schulleri 
Peter Sticht
Préparation musicale 
Stellario Fagone, directeur 
artistique 
Christian Fliegner et Ursula 
Richter, direction de la 
formation chorale et division 
soliste 
 
 
 

* Membre de l'Académie de l'Opéra Royal 
**  Viole d'amour



76

La Passion selon saint Jean de Johann Sebastian Bach 
Par Éric Lebrun

Autographe de la première page. Cet autographe date de la fin des années 1730, 
le manuscrit original ayant été perdu.

«Si Bach devait produire des compo-
sitions musicales, elles ne devraient 

pas être trop théâtrales ! » s'était exclamé 
le docteur Steger, un des membres du 
conseil qui valida la candidature du 
nouveau cantor de Leipzig en 1723. 

Dès l'année suivante, le 7 avril 1724, cet 
indigne vœu vole en éclats, car Bach 
donne sa Passion selon saint Jean dans 
l'église Saint-Nicolas, et il est alors difficile 
d'imaginer musique moins puissante, 
expressive jusqu'au paroxysme. 
Une histoire de Passions

La lecture, puis le chant de la Passion prend 
place le dimanche des Rameaux ainsi que 
le Vendredi Saint depuis le Moyen Âge, 
période qui voit aussi les représentations 
des Mystères dont l'un des thèmes 
privilégiés est le récit de la Rédemption 
par la Croix. Le genre évolue et s'enrichit, 
notamment avec Heinrich Schütz (1585-
1672) auteur d'une Passion responsoriale 
datant de 1666 dont l'intitulé se traduit 
par : Histoire des souffrances et de la mort 
de notre Seigneur et Sauveur Jésus Christ, 
d'après l'évangéliste saint Matthieu. C'est 
cependant le hambourgeois Thomas Selle 
(1599-1663) qui, en 1643, ponctue pour la 
première fois le récit évangélique avec des 
passages subjectifs. A Lüneburg cette fois, 
Johann Theile (1646-1724), ami intime 
de Dietrich Buxtehude, introduit en 1673 
des chorals, qui permettent d'associer par 
une participation intérieure la prière de la 
communauté, ces mélodies étant connues 
de tous. 
Au début du XVIIIème siècle, une nouvelle 
tendance est inspirée par le pasteur, 

théologien et poète Erdmann Neumeister 
(1671-1756) de Hambourg, qui consiste à 
commenter la Parole de Dieu avec toute 
la palette sonore de la cantate et de l'opéra 
italiens. Le récit évangélique est assuré 
par des récitatifs soutenus par une basse 
continue, cependant que des arias ornées 
de riches ritournelles instrumentales 
permettent de suspendre le temps pour 
méditer plus profondément, à l'aide d'un 
texte qui, généralement, parle à la première 
personne du singulier. On peut aussi 
trouver des chœurs et des chorals. Une 
floraison de Passions voit le jour à partir 
des années 1710, inspirées par le livret de 
Barthold Heinrich Brockes (1682-1747), 
contemporain de Bach, et signées par des 
compositeurs habitués au style de l'opéra 
tels que Keiser, Telemann (qui écrira au 
total quarante-six ouvrages de ce genre !), 
Haendel, Mattheson ou encore Fasch, 
pour ne citer que quelques-uns. Ce même 
ouvrage de Brockes, publié en 1712, va 
servir de base au livret de la Passion selon 
saint Jean de Bach, et, dans une moindre 
mesure, à celui de sa Passion selon saint 
Matthieu. On le voit, tout est prêt pour 
voir éclore les chefs-d'œuvre du Cantor, 
à son arrivée à Leipzig. Et d'ailleurs, déjà 
en 1717, Bach aurait donné une Passion 
à Gotha pour remplacer le cantor Witt, 
agonisant. De quoi s'agissait-il ? Mystère…
Passions à Leipzig

À Leipzig, Joseph Kuhnau (1660-1722), 
prédécesseur de Bach, propose le Vendredi 
saint de l'année 1721, une Passion selon 
saint Marc de sa composition. Une grande 
première dans l'église saint Thomas, les 
pasteurs étant assez rétifs à la nouveauté ! 



98

Seulement un an après son arrivée, Bach, 
nouveau directeur de la musique des 
églises de Leipzig se saisit de cette récente 
initiative et impose sa propre vision de 
la Passion, cette fois celle de saint Jean, 
au moyen d'un livret dont l'auteur nous 
est aujourd'hui encore inconnu. Ce texte 
emprunte à l'Évangéliste, bien sûr, à 
Brockes, comme indiqué plus haut, mais 
par deux fois également à saint Matthieu, 
et plus ponctuellement au psalmiste, 
à Johann Heermann, Michael Weise, 
Christian Heinrich Psoter, Valerius 
Herberger et Martin Schalling. On le voit, 
il s'agit d'un savant assemblage, consistant 
en un récit entrecoupé de méditations 
poétiques. Plusieurs acteurs collaborent à 
cette représentation dramatique. D'abord 
le récitant, dont les inflexions mélodiques 
reflètent fidèlement le sens, l'intensité 
de chaque mot du texte évangélique, 
les auditeurs ne devant rien en perdre ; 
d'ailleurs le livret est imprimé et mis à la 
disposition de tous. Autre acteur, bien 
sûr, le plus important, la personne du 
Christ : le récit est assuré par un ténor, 
les paroles du Messie le sont par une 
basse. Ses interventions hiératiques sont 
accompagnées d'une simple basse continue, 
tandis que dans l'autre Passion, selon saint 
Matthieu, les cordes viendront nimber 
ses paroles. D'autre part, toute la palette 
des voix solistes permet l'épanouissement 
des arias, en fonction de leur sens, mais 
peut se saisir aussi de quelque mélodie de 
choral. Le chœur, enfin, intervient de trois 
manières : foule impulsive et véhémente 
(Turba), commentateur profond 
(introduction et conclusion saisissantes), 
prière intime des fidèles (chorals, encore 
une fois). Avec cela Bach utilise un 
dispositif instrumental relativement 
sobre : cordes, continuo, deux traversos 
(flûtes traversières de cette époque), deux 

hautbois, plus en alternance deux hautbois 
da caccia. Mais, particularité remarquable, 
on notera la présence d'instruments 
réputés « anciens » à cette période : violes 
d'amour, viole de gambe (dont il avait fait 
un remarquable usage dans sa jeunesse 
pour la Cantate Actus tragicus BWV 
106), et luth. Lorsqu'ils accompagnent 
les solistes, ces instruments sont toujours 
soutenus par la basse continue. Bach 
bénéficie probablement de l'aide des jeunes 
musiciens et chanteurs de l'université, dans 
la mesure où il offre régulièrement ses 
services à la Paulinekirche, église de cet 
établissement.
Une première et des imprévus

La première audition de cet ouvrage génial 
est ponctuée d'incidents qui semblent a 
posteriori dérisoires, mais montrent dans 
quelle ambiance détestable travaillait déjà 
à cette époque le cantor. L'usage voulait 
que l'on donnât les œuvres importantes 
de cette nature alternativement dans les 
églises Saint-Thomas et Saint-Nicolas. 
De toute évidence, Bach ignorait cette 
coutume, et avait bien à l'avance placardé 
des affiches et préparé des livrets imprimés 
mentionnant l'église principale. Grave 
erreur ! Vexations, remontrances ne se 
sont pas fait attendre et le compositeur 
dut faire imprimer de nouvelles annonces, 
adapter son dispositif au lieu imposé, 
l'église Saint-Nicolas, sensiblement moins 
grande, et demander la réparation du 
clavecin, en mauvais état (ce détail prouve 
en tout cas l'usage de cet instrument au 
sein du continuo, bien présent dans cet 
enregistrement). Par ailleurs, il n'avait pas 
transmis le livret à l'avance au conseil, ce 
qui était absolument impensable, car il 
incombait à ce dernier de vérifier que le 
texte était bien en harmonie avec la pensée 
protestante de cette époque. 

Cependant, cette première ne fut pas 
empêchée, Dieu merci, Bach ayant promis 
de se « tenir en garde » à l'avenir (ce qu'il ne 
fit pas toujours, notamment en 1739 où on 
lui envoya un greffier !). Du reste, d'après 
les rares témoignages écrits dont l'on 
dispose, il apparaît que l'œuvre n'a pas été 
comprise ni jugée à sa juste valeur par les 
autorités. Ainsi l'écrivain Christian Gerber 
écrivit en 1732 qu'on a chanté à Leipzig 
« de la manière la plus artificielle qui soit, 
avec toutes sortes d'instruments l'Histoire 
de la Passion. »
L'œuvre est redonnée dès 1724 dans l'église 
Saint-Thomas. Le compositeur remanie 
alors la partition et propose notamment 
un autre chœur introductif, basé sur le 
choral O Mensch, bewein dein Sünde Gross 
(Ô homme, pleure tes lourds péchés). 
Puis elle est interprétée exclusivement à 
Saint-Nicolas en 1732, 1739 et en 1749. 
On se base généralement sur la première 
et la quatrième version de cet ouvrage 
pour les éditions modernes, sachant qu'il 
n'existe pas de manuscrit complet de cette 
partition de la main de Bach et qu'il est 
donc impossible de savoir quelle partition 
définitive il aurait souhaité laisser à la 
postérité. 
Un contexte spirituel particulier

Entrons maintenant dans la construction 
de cette vaste cathédrale sonore qui, selon 
le théologien luthérien Johann Arndt, 
nous permet « d'arriver à l'unification 
de l'âme avec le Christ (l'unio mystica) 
par la contemplation (contemplatio) et la 
compassion (compassio). » 
L'Évangile de saint Jean ne fait pas partie 
du groupe des textes « synoptiques ». Son 
récit, qui les rejoint à ce moment, s'en 
démarque en de nombreux points ; il est 
empreint d'une spiritualité très particulière 

et, montrant le Christ dans son intimité 
d'un dialogue avec le Père, insiste avec 
une poésie bouleversante sur ce que l'on 
appelle la grande « prière sacerdotale du 
Christ ». C'est précisément cette qualité 
« sacerdotale » qui est mise en avant dès le 
premier chœur, qui reprend les mots du 
Psaume 8 : Herr, unser Herrscher, dessen 
Ruhm in allen Lande herrlich ist ! ; c'est le 
Domine, Dominus noster de la Vulgate, qui 
se traduit habituellement en français par : 
« Ô Seigneur, notre Dieu, qu'il est grand ton 
nom par toute la terre. » Paradoxalement, 
l'Évangile de saint Jean, que l'on pourrait 
imaginer détaché de toute réalité sensible, 
est en fait d'une grande précision sur le 
récit même de la Passion. 
Une sublime architecture 

C'est donc dans l'intimité de la souffrance 
du Sauveur et en insistant sur son 
sacerdoce que Bach ouvre les portes de 
la Semaine Sainte. Le magnifique chœur 
introductif en trois parties (le da capo 
venant comme une confirmation de la 
reconnaissance du Messie, seul maître 
et Seigneur) est une page bouleversante, 
tendue, composée de plusieurs strates 
rythmiques simultanées sur lesquelles 
viennent se greffer les exclamations 
« Herr » ! La grille harmonique rappelle 
les accents véhéments de la Fantaisie en 
sol mineur BWV 542 pour orgue, dans le 
même ton.
Suit le récit de la Passion proprement dit. 
Jésus se rend au jardin des oliviers avec ses 
disciples. C'est l'épisode de la trahison de 
Judas, accompagné de la cohorte des grands 
prêtres, des serviteurs et des pharisiens. 
À la première question de Jésus : « Qui 
cherchez-vous ? » répond le chœur au 
moyen d'une écriture brève et véhémente à 
la fois, reprise un peu plus tard telle quelle. 
Un choral vient commenter cette première 



1110

action, d'une harmonie tendue qui vient 
soutenir le sens profond de chaque mot, 
O grosse Lieb, (Ô grand amour, ô amour 
sans mesure qui t'a mené en ce chemin de 
tourments !) La mélodie est celle du choral 
Herzliebster Jesu  de Johann Heermann. 
Puis, cette première section se termine 
par le récit de l'Évangéliste qui montre 
Jésus attentif à la souffrance de Malchus, le 
serviteur du grand prêtre, dont Pierre avait 
tranché l'oreille. 
C'est un choral encore qui vient ouvrir 
la section suivante, en fait la quatrième 
strophe du Notre Père, Vater unser im 
Himmelreich, associant dans cette prière 
intime l'Eglise aux souffrances du Christ. 
Jésus est mené à ses juges, et d'abord au 
grand prêtre. L'aria d'alto, Von den Stricken 
meiner Sünden, accompagnée des deux 
hautbois implorants insiste sur l'image 
paradoxale du chrétien libéré des liens 
de ses péchés par un Christ enchaîné. 
Mais voici qu'une autre aria, Ich folge dir 
gleichfalls, confiée à la voix de soprano 
(dans cet enregistrement, comme pour la 
voix d'alto, il s'agit d'un enfant du chœur) 
enrobée des sonorités de deux traversos 
exprime maintenant la joie de suivre le 
Sauveur, et même le désir d'être « tiré », 
« poussé » par lui. Le ton est à la joie 
confiante, à la bienheureuse espérance. 
Contraste absolu !
Commence maintenant la scène bien 
connue du reniement de Pierre. Fait 
exceptionnel, Bach emprunte ici pour 
conclure à l'Évangile selon saint Matthieu, 
ce qui lui permettra un peu plus loin de 
mettre en musique d'une manière très 
appuyée et expressive le désespoir de 
l'Apôtre (car saint Jean ne mentionne pas 
ses pleurs). Au milieu de cet épisode, Jésus 
est interrogé par le grand prêtre Anne au 
sujet de sa doctrine. C'est alors qu'un des 

gardes, outré par la réponse du Christ : 
« interroge ceux qui m'ont écouté ! », le 
gifle. Émotion palpable du peuple de Dieu, 
de chaque individu en présence de cette 
scène ; un choral, d'abord étrangement 
lumineux, permet de l'incarner et d'aller 
plus loin dans l'introspection. Wer hat dich 
so geschlagen, « Qui t'a ainsi frappé ?… 
C'est moi et mes péchés. » Puis Jésus est 
envoyé, attaché, au grand prêtre Caïphe, 
cependant que le drame de l'Apôtre Pierre 
se conclut lamentablement avec le chant du 
coq, très simplement figuré au violoncelle. 
Syncopes, chromatismes, puis aria agitée, 
confiée à un ténor soutenu par les cordes. 
Ach, mein Sinn (Hélas, mon âme, où vas-tu 
finalement aller ?) Et de nouveau, choral : 
Petrus, der nicht denkt zurück, sur une 
mélodie de Mechior Vulpius. 
Fin de la première partie. 
Prend alors place à ce moment la 
prédication.
Second « acte »

Puis la seconde partie (on serait tenté de 
dire le second acte !), sensiblement plus 
longue que la première, commence par un 
choral assez vertical, Christus, der uns selig 
macht, Kein Bös'hat begangen (Le Christ, 
qui nous sauve, n'a rien commis de mal). 
L'action prend un nouveau tour. Jésus est 
maintenant conduit chez Pilate, le préfet 
de l'occupant romain. Le dialogue est serré 
entre ce dernier et la foule, qui lui répond 
avec violence, insistant sur les mots nicht, 
nicht, nicht. Et Bach de réintroduire, 
sur de nouvelles paroles, le beau choral 
Herzliebster Jesu, déjà entendu au tout 
début de la Passion. Le récit s'enflamme 
après le dialogue troublant qui conduit 
Pilate à demander, comme à lui-même 
« qu'est-ce que la vérité ? » sans obtenir de 
réponse. La foule préfère que l'on relâche le 

bandit Barrabas et Pilate ordonne de faire 
flageller Jésus. Ce supplice terrible pouvait 
faire perdre la raison sous l'intensité de la 
souffrance infligée, et le récitant lui-même 
semble témoigner de cela dans une phrase 
proprement délirante, agitée. Contraste 
absolu avec la pièce suivante. Un arioso, 
forme particulière entre l'aria et le récitatif, 
s'insère ici dans une grande douceur. Une 
voix de basse, accompagnée de deux violes 
d'amour et du luth chante la contemplation 
des souffrances du Christ, véritables épines 
qui se métamorphosent en fleurs pour 
ouvrir le ciel. Betrachte, meine Seel', paroles 
étranges pour notre époque moderne, 
extraites de la fameuse Passion de Brockes. 
En réalité, moment d'extase spirituelle, à 
faire pleurer les pierres ! Et comme pour 
répondre à cet « arrêt sur image », le ténor 
prend la parole avec une aria accompagnée 
de deux violons ou dans le présent 
enregistrement de deux violes d'amour 
(les deux étant possibles en fonction des 
versions alternatives qui ont été copiées) : 
Erwäge, wie sein blutgefärbeter (il s'agit ici 
de la contemplation du dos supplicié de 
Jésus, comparé au Ciel).
Le récit reprend alors son cours. Jésus est 
couronné d'épines et la foule de s'exclamer 
« Salut, roi des Juifs ! » Pilate présente alors 
le Messie couvert de blessures au peuple, 
c'est le célèbre moment de l'Ecce homo. 
Mais ce spectacle implorant ne fait pas 
plier la foule qui demande la crucifixion 
dans un chœur implacable, puis chante 
sous une forme fuguée bien élaborée sa 
volonté de faire respecter la Loi. Jésus 
doit être condamné puisqu'il s'est auto-
proclamé Fils de Dieu. Le drame est 
irrémédiablement en marche. Un choral 
(Durch dein Gefängnis, Gottes Sohn) vient 
ponctuer ce moment décisif, qui insiste 
sur une opposition : captivité du Fils de 

Dieu/liberté de l'homme. Il est chanté ici 
a capella. Puis le dialogue infernal entre le 
préfet et le peuple reprend de plus belle, 
toujours serré, nerveux, homophonique 
soudain pour illustrer les mots « nous 
n'avons d'autre roi que César » ; alors 
l'agitation laisse la place à un récitatif 
presque éthéré. Pilate livre Jésus pour 
qu'il soit crucifié. Une aria fait dialoguer 
une basse solo avec le chœur qui répond, 
inquiet, Wohin ? (Où ?) aux sollicitations 
empressées du chanteur (Hâtez-vous, âmes 
inquiètes… vers la colline de la Croix…) 
Et la crucifixion est décrite en un sobre 
récitatif entrecoupé par la demande des 
grands prêtres qui contestent la notation 
« Roi des Juifs », exprimé par un chœur 
fort décoratif, quasi obséquieux. Mais 
Pilate reste impassible. Un choral, véritable 
hymne à la Croix, vient ponctuer cette 
action ressérée, il utilise la mélodie Valet 
will ich dir geben (Je veux te dire Adieu) 
mais avec le texte In meines Herzens 
Grunde. Puis Jésus est mis en croix, les 
soldats tirent sa tunique au sort, comme 
l'avait annoncé l'Ancien Testament. Le 
récitatif prend ensuite des accents sobres 
mais bouleversants pour annoncer ces 
paroles pleines d'amour du Christ à sa 
mère et à saint Jean : « Femme ! Vois, voici 
ton fils ! » puis « Vois, voici ta mère ! » 
Un choral, dont la mélodie refermait la 
première partie de cet œuvre, prolonge 
ces paroles en une sublime méditation (Er 
nahm alles wohl in acht.) Jésus boit un peu 
de vinaigre que tendent les soldats et dit : 
« Es ist vollbracht » (Tout est accompli). Ces 
mots, les derniers prononcés par le Christ, 
font l'objet d'une merveilleuse aria d'alto 
solo, soutenue ici par une viole de gambe 
(ou des cordes dans la quatrième version 
de la partition). Dans le ton de si mineur, 
une mélodie déchirante se déploie, qui fait 
penser, dans son intensité dépouillée, aux 



1312

plus beaux passages des Jesu membra nostri 
de Dietrich Buxtehude (1637-1707), autre 
chef-d'œuvre destiné à la Semaine Sainte. 
Rencontre au sommet. Mais la partie 
centrale contraste violemment (évocation 
du héros de Juda, dans l'Ancien Testament, 
qui remporte la victoire finale). 
Jésus rend l'esprit.
C'est le silence, la nuit de l'âme.
Coup de génie, encore une fois. Une basse 
solo chante l'aria Mein teurer Heiland, lass 
dich fragen (Mon Sauveur aimé, laisse-
moi demander), entrecoupée par les 
strophes du choral Jesu Leiden, Pein und 
Tod, entendu ici pour la troisième fois 
(pour rappel, à la fin de la première partie, 
puis avant l'aria d'alto Es ist vollbracht, 
seulement quelques pages avant celle-ci). 
La force de ce passage, c'est la mise en 
abîme du chant soliste, avec cet arrière-
plan diaphane reprenant la mélodie du 
choral déjà bien présent dans l'œuvre. 
Un nouvel emprunt à saint Matthieu 
permet d'évoquer une scène spectaculaire, 
digne des opéras italiens de cette époque : 
le déchirement du voile du temple, suivi 
du tremblement de terre et de l'ouverture 
des sépulcres. Le récitatif se prolonge par 
un bref arioso qui permet au récitant de 
parler à la première personne du singulier. 
Puis vient le temps de la méditation, avec 
l'aria Zerfliesse, mein Herze, confiée dans 
le présent enregistrement au soprano (voix 
de petit chanteur), entourée des traversos 
et hautbois da caccia, à la sonorité douce 
et grave. Les plus beaux regards vers le ciel 
de l'âme sont traduits musicalement, ainsi 
que les larmes les plus déchirantes. Encore 
un sublime moment où le temps semble 
s'arrêter, tout comme la musique elle-
même sur les mots Tot, Tot, Tot, (mort), 
répétés comme une plainte intime. 

…Dans le sein d'Abraham

On ne brise pas les jambes du condamné, 
fait exceptionnel qui inscrit encore 
fortement le destin du Christ dans les 
Écritures, mais on s'assure de son décès 
en lui perçant le côté avec une lance. 
Coulent du sang et de l'eau, symboles 
bibliques. Reprise de la mélodie du choral 
Christus, der uns selig macht, qui ouvrait 
cette longue seconde partie, puis récitatif 
de la mise au tombeau de Jésus, permise 
grâce au charisme de Joseph d'Arimathie. 
Et un chœur à trois temps, en ut mineur, 
comme une langoureuse berceuse, vient 
commenter ce moment d'intimité avec 
le corps du Christ. Ruht wohl (Repose 
en paix). Enfin, comme si cette extrême 
douceur ne suffisait pas, un ultime choral 
(sur la mélodie Herzlich lieb hab ich dich, 
o Herr, composée par Martin Schalling en 
1571) propose une méditation sur notre 
propre mort, notre accueil dans l'au-delà, 
dans le sein d'Abraham, et, dans une 
deuxième strophe, l'émerveillement de 
la résurrection. Les derniers mots sont 
inspirés du Livre de Job : « de la mort je me 
relèverai, et mes yeux te contempleront ». 
L'assemblée était-elle invitée à chanter 
elle aussi pour s'associer pleinement à 
cette prière ? C'est possible. Ce qui est 
certain, c'est que le cantor a souhaité 
terminer sur une méditation collective, 
une intériorisation par chaque membre de 
l'assemblée du mystère de la Rédemption. 
Les paroissiens de Leipzig ayant reçu en 
pleine face pendant environ deux heures 
(et davantage prédication comprise !) 
tous les détails de la Passion sublimés 
par la musique mais dans le même temps 
considérablement soulignés, accentués 
jusqu'au paroxysme, pouvaient repartir 
chez eux avec cette conviction très intime 
qu'ils devaient mettre toute leur espérance 

dans la Croix. Pour les protestants, 
contemporains de Bach, le Christ a rétabli 
la dignité de l'homme dans son sang une 
fois pour toutes ; la foi seule peut sauver, 
par le don de la grâce. Luther s'était saisi 
de la pensée de saint Paul et avait construit 
sa pensée théologique autour de ces 
fondamentaux. Aussi ce partage collectif 
de la Passion par la plus profonde, la plus 
parlante, la plus forte musique, pouvait-il 
constituer le climax de l'expression la plus 
intime du peuple chrétien.
La Passion selon saint Jean et notre 
temps

Mais le chef-d'œuvre de Bach trouve une 
résonnance particulière aussi à notre 
époque. Parallèlement à l'expression de la 
foi individuelle et collective, la puissance 
de cette musique attire un public très 
varié, croyant ou non. Elle suscite une 
émotion très particulière, incomparable, 
« consolatrice ». Devant les drames 
humains, et Dieu sait si Bach n'a pas été 
épargné lui non plus, la Passion selon saint 
Jean apporte à chaque être sensible cette 
sorte de compassion nécessaire, dont les 
derniers vers du livret sont le témoignage 
vibrant. Les malheureux atteints du mal des 
ardents se consolaient de leurs souffrances 
et se réconfortaient en contemplant la 
terrible Crucifixion du retable d'Issenheim 
réalisé par Matthias Grünewald au début 
du XVIème siècle. De même la musique 
de Bach souffle ce vent à la fois violent 
et tendre, et atteint au plus profond de 
l'âme. Et puis, indépendamment de ces 
considérations, c'est tout simplement une 
musique sublime, qui peut être aimée 
« passionnément », pour elle-même. 
Ainsi peut-on observer plusieurs niveaux 
d'écoute et de lecture.
La Passion selon saint Jean réalise une 
synthèse à la fois savante mais pourtant 

parfaitement accessible des plus hautes 
qualités de Bach à cette époque. Fort 
de son tour de force réalisé seulement 
deux ans auparavant, en 1722 avec le 
Clavier bien tempéré qui utilise un panel 
de tonalités inédit, il en utilise ici dix-
neuf, souvent audacieuses, comme sib 
mineur, se saisissant à chaque fois de 
sa couleur propre pour exprimer une 
émotion particulière. Seuls les tons de 
do# majeur, mib mineur, fa# majeur, 
lab majeur et si majeur sont exclus. De 
même, la palette des timbres lui permet 
des choix judicieux. Son instrumentarium 
a quelque chose de réservé, comme une 
sorte d'évocation d'une couleur de l'âme, 
changeante, mouvante. Car il s'agit bien 
de cela, créer une sorte de mouvement 
de l'âme, de vibration profonde. Dans le 
choix des voix solistes, aussi ; L'éclat solaire 
et profond de la voix d'alto, l'innocence et 
la clarté de la voix de soprano, l'héroïsme 
parfois de la voix de ténor, l'apaisement, 
à certains moments choisis, de la voix 
de basse ; tout concourt à humaniser ce 
récit de la Passion. Autres innovations : 
les formes, quelquefois surprenantes, 
au-delà des modèles éprouvés comme 
celui l'aria da capo ; les harmonisations 
toujours renouvelées des chorals dont 
chacun connaît les mélodies par cœur ; 
les chœurs de foule qui anticipent de très 
loin d'autres réussites, comme le rôle que 
Moussorgski confia au peuple dans Boris 
Godounov, ou celui qu'avait prévu Debussy 
dans Le diable dans le beffroi d'après Edgar 
Poe. Incontestablement, chez Bach, tout 
cela est déjà très nouveau, et, sans l'imiter, 
les modernes ont suivi des chemins 
curieusement comparables. 
L'avènement de la Passion selon saint Jean 
en France est un peu postérieur à celui 
de la Passion selon saint Matthieu. On 



1514

pouvait l'entendre en 1895 par le Chœur 
de l'Église Saint-Guillaume de Strasbourg 
mais ce n'est qu'en 1902 qu'on put l'écouter 
en terre française (car Strasbourg était 
alors allemande) dans une traduction 
en langue vernaculaire de Maurice 
Bouchor (partition réalisée par Alexandre 
Guilmant, organiste de l'église de la Trinité 
et de la salle de concerts du Trocadéro). 
Elle est d'abord chantée dans l'hôtel 
particulier du comte de Chambrun, avant 
la première exécution publique donnée 
par le compositeur et chef d'orchestre Guy 
Ropartz à Nancy, salle Poirel, le 16 mars 
1902. La Société Humbert de Romans avait 
de son côté fait construire une très belle 
salle de concerts dotée d'un grand orgue, 
rue Saint-Didier à Paris pour chanter 
spécialement cette magnifique partition. 
Puis cette dernière fut redonnée à Paris en 

janvier 1903 par la Société des Concerts 
du Conservatoire avant de connaître une 
prestigieuse trajectoire jusqu'à nos jours. 
Avec le présent enregistrement, elle 
bénéficie encore d'un nouvel éclairage, 
nous faisant ressortir certaines beautés 
inconnues, car c'est bien l'un des 
nombreux miracles de cette œuvre 
légendaire : on peut toujours y découvrir 
d'admirables nouveautés grâce au talent et 
à l'imagination de ses interprètes.
Bach, féru de culture et de musique 
françaises, aurait certainement apprécié 
entendre son chef-d'œuvre sous les ors du 
château de Versailles. L'aurait-il seulement 
imaginé ?
Et pas question dans ce cadre de lui 
reprocher d'écrire une composition 
musicale « trop théâtrale ! » 

La nef de l'église Saint-Thomas de Leipzig, aquarelle de Hubert Kratz, 1881



1716

“If Bach were to produce musical 
compositions, they should not be too 

theatrical!” exclaimed Dr. Steger, one of 
the council members who approved the 
candidacy of the new cantor of Leipzig 
in 1723. The following year, on 7 April 
1724, this shameful vow was shattered, as 
Bach performed his St John Passion in the 
church of St. Nicholas, and it was difficult 
to imagine less powerful music, expressive 
to the point of paroxysm.

A History of Passions

Since the Middle Ages, the Passion has 
been read and sung on Palm Sunday and 
Good Friday, a period that also saw the 
representation of the Mysteries, one of 
the main themes of which is the story of 
the Redemption through the Cross. The 
genre evolved and was enriched, notably 
by Heinrich Schütz (1585-1672), author of 
a responsorial Passion dating from 1666, 
the title of which translates as: History 
of the sufferings and death of our Lord 
and Saviour Jesus Christ, according to the 
evangelist Saint Matthew. It was, however, 
the Hamburg native Thomas Selle (1599–
1663) who, in 1643, first punctuated the 
evangelical narrative with subjective 
passages. Later, in Lüneburg, Johann Theile 
(1646–1724), a close friend of Dietrich 
Buxtehude (c.1637-1707), introduced 
chorales in 1673. These chorales allowed 
the community's prayer to be integrated 
through participation from within, as the 
melodies were familiar to everyone. At the 

beginning of the 18th century, a new trend 
inspired by the pastor, theologian and poet 
from Hamburg, Erdmann Neumeister 
(1671-1756), consisted of commenting 
on the Word of God using the full range 
of sounds found in Italian cantatas and 
operas. The Gospel story is told through 
recitatives supported by a basso continuo, 
while arias adorned with rich instrumental 
ritornelli allow us to suspend time and 
meditate more deeply, with the help of 
a text that generally speaks in the first-
person singular. Chorales and choruses 
can also be found. From the 1710s 
onwards, the Passions flourished, inspired 
by the libretto of Bach's contemporary 
Barthold Heinrich Brockes (1682-1747) 
and written by composers accustomed to 
the operatic style, such as Reinhard Keiser 
(1674-1739), Georg Philipp Telemann 
(1681-1767) (who wrote a total of forty-
six works in this genre!), Georg Friederich 
Handel, Johann Mattheson (1681-1764) 
and Johann Friedrich Fasch (1688-1758), 
to name but a few. This same work by 
Brockes, published in 1712, was to serve 
as the basis for the libretto of Bach's St 
John Passion and, to a lesser extent, his St 
Matthew Passion BWV 244. As we can see, 
everything was in place for the Cantor's 
masterpieces to blossom on his arrival in 
Leipzig. In fact, as early as 1717, Bach was 
said to have given a Passion in Gotha to 
replace the dying Cantor Witt. What was 
it about? A mystery…

Passions in Leipzig

In Leipzig, Joseph Kuhnau (1660-1722), 
Bach's predecessor, performed a St Mark 
Passion of his own composition on Good 
Friday in 1721. This was a major first in 
the Thomaskirche (St Thomas Church), 
as the pastors were rather reluctant to 
accept anything new! Only a year after his 
arrival, Bach, the new director of music 
for the churches of Leipzig, seized upon 
this recent initiative and imposed his own 
vision of the Passion, this time that of St 
John, by means of a libretto whose author 
is still unknown to us today. This text 
borrows from the Evangelist, of course, 
and from Brockes, as mentioned above, 
but also twice from St Matthew, and more 
occasionally from the Psalmist, Johann 
Heermann, Michael Weise, Christian 
Heinrich Psoter, Valerius Herberger and 
Martin Schalling. As you can see, this is a 
skillful assembly, consisting of a narrative 
interspersed with poetic meditations. 
Several protagonists contribute to this 
dramatic presentation. Firstly, the narrator, 
whose melodic inflexions faithfully reflect 
the meaning and intensity of each word of 
the Gospel text, so that the audience loses 
nothing of it; in fact, the libretto is printed 
and made available to everybody. Another 
protagonist, of course, and the most 
important, is the person of Christ: the 
narration is provided by a tenor voice, the 
words of the Messiah by a bass voice. His 
hieratic interventions are accompanied by 
a simple basso continuo, while in the other 
St Matthew Passion, strings will encircle 
his words. Moreover, the full range of 
solo voices allows the arias to flourish, 
according to their meaning, but can also 
incorporate certain chorale melodies. 
Finally, the choir intervenes in three 
ways: impulsive and vehement crowd 

(Turba), serious commentator (striking 
introduction and conclusion), intimate 
prayer of the faithful (chorales, once again). 
Bach uses a relatively sober instrumental 
arrangement: strings, continuo, two 
traversos (transverse flutes of the period), 
two oboes, plus alternately two oboes da 
caccia. Remarkably, however, he also used 
instruments that were considered “old” at 
the time: violas d'amore, viola da gamba 
(which he had made remarkable use of 
in his youth for the cantata Actus tragicus 
BWV 106), and lute. When accompanying 
the soloists, these instruments are always 
supported by the basso continuo. Bach 
probably benefited from the help of the 
university's young musicians and singers, 
as he regularly offered his services at the 
Paulinekirche, the university's church.
A first and a few unforeseen 
circumstances

The first performance of this brilliant 
work was punctuated by incidents that 
seem derisory in retrospect but show the 
detestable atmosphere in which the cantor 
was working even then. It was customary 
for important works of this nature to be 
performed alternately in the churches of 
Saint Thomas and Saint Nicholas. Bach 
was obviously unaware of this custom and 
had put up posters and prepared printed 
booklets mentioning the main church well 
in advance. A serious error! Aggravations 
and reproaches were not long in coming, 
and the composer had to have new 
announcements printed, adapt his set up 
to the imposed venue, the church of St 
Nicholas, which was considerably smaller, 
and to request repairs to the harpsichord, 
which was in poor condition (this 
detail proves in any case the use of this 
instrument within the continuo, which 
is very much present in this recording). 

Johann Sebastian Bach's St John Passion  
By Éric Lebrun



1918

Furthermore, he had not sent the libretto 
booklet to the council in advance, which 
was absolutely unthinkable, as it was the 
council's responsibility to check that 
the text was in harmony with Protestant 
thinking at the time.
However, this premiere was not prevented, 
thank the Lord, as Bach had promised to 
“be on his guard” in the future (which 
was not always the case, notably in 1739, 
when a clerk was sent to him!). Moreover, 
from the few written testimonies we 
have, it appears that the work was neither 
understood nor appreciated at its true value 
by the authorities. The writer Christian 
Gerber (1661-1743) wrote in 1732 that in 
Leipzig the Passion Story was sung “in the 
most artificial way possible, with all kinds 
of instruments.” The work was performed 
again in 1724 in the church of St Thomas. 
The composer then reworked the score 
and proposed another introductory 
chorus, based on the chorale O Mensch, 
bewein dein Sünde Gross (O man, weep for 
your heavy sins). It was then performed 
exclusively at Saint-Nicolas in 1732, 1739 
and 1749. Modern editions are generally 
based on the first and fourth versions of 
this work, in the knowledge that there 
is no complete manuscript of this score 
in Bach's hand and that it is therefore 
impossible to know what definitive score 
he would have wished to leave to posterity. 
A particular spiritual context

Let us now enter into the construction 
of this vast cathedral of sound which, 
according to the Lutheran theologian 
Johann Arndt (1555-1621), enables us 
“to achieve the unification of the soul 
with Christ (unio mystica) through 
contemplation (contemplatio) and 
compassion (compassio)”. The Gospel 
of Saint John is not part of the group of 

“synoptic” texts. Its account, which aligns 
with them at this point, differs from them 
in many ways. It is imbued with a very 
particular spirituality and, by showing 
Christ in the intimacy of a dialogue with 
the Father, emphasizes with heartrending 
poetry what is known as the great 
“priestly prayer of Christ. It is precisely 
this ‘hieratic' quality that is highlighted 
in the first chorus, which takes up the 
words of Psalm 8: Herr, unser Herrscher, 
dessen Ruhm in allen Lande herrlich ist!'; 
this is the Domine, Dominus noster of the 
Vulgate, which is usually translated into 
English as: “O Lord, our God, how great is 
your name in all the earth!” Paradoxically, 
the Gospel of Saint John, which we might 
imagine to be detached from any tangible 
reality, is in fact extremely precise when it 
comes to the very account of the Passion. 
A sublime architecture

Bach opens the doors to Holy Week in 
the intimacy of the Saviour's suffering 
and by emphasising his priesthood. The 
magnificent three-part introductory 
chorus (the da capo coming as 
confirmation of the recognition of the 
Messiah as sole master and Lord) is a 
moving, restless passage, composed of 
several simultaneous rhythmic layers 
onto which are grafted the exclamations 
“Herr!” (Lord). The harmonic plan recalls 
the vehement accents of the Great Fantasia 
and Fugue in G minor BWV 542 for organ, 
in the same key. The account of the Passion 
proper follows. Jesus goes to the Garden 
of Olives with his disciples. This is the 
episode of Judas's betrayal, accompanied 
by the cohort of high priests, servants, 
and Pharisees. To Jesus's first question: 
“Whom do you seek?” replies the chorus 
in a brief, vehement passage, repeated a 
little later in its original form. A chorale 

comments on this first action, with a tense 
harmony that supports the profound 
meaning of each word, O grosse Lieb, (O 
great love, O love without measure that has 
led you down this path of torment!) The 
melody is that of the chorale Herzliebster 
Jesu (Dearest Heart of Jesus) by Johann 
Heermann. This first section ends with the 
Evangelist's account of Jesus' concern for 
the suffering of Malchus, the servant of the 
high priest, whose ear Peter had cut off. A 
chorale opens the next section, in fact the 
fourth stanza of the Lord's Prayer, Vater 
unser im Himmelreich (Our Father who 
art in Heaven) associating the Church in 
this intimate prayer with the sufferings of 
Christ. Jesus is led to his judges, and first 
to the high priest. The alto aria, Von den 
Stricken meiner Sünden (From the cords of 
my sins), accompanied by two imploring 
oboes, emphasises the paradoxical image 
of the Christian freed from the bonds of 
his sins by a chained Christ. But here is 
another aria, Ich folge dir gleichfalls (I also 
follow you) entrusted to the soprano voice 
(in this recording, as with the alto voice, it 
is a child from the choir) enveloped in the 
sonorities of two traversos now expresses 
the joy of following the Saviour, and 
even the desire to be “drawn”, “driven” by 
him. The tone is one of confident joy and 
blessed hope. An absolute contrast! Now 
begins the well-known scene of Peter's 
denial. Exceptionally, Bach borrowed 
from the Gospel according to St Matthew 
to conclude this scene, which would later 
allow him to set the Apostle's despair to 
music in a very powerful and expressive 
way (since St John makes no mention 
of his weeping). In the middle of this 
episode, Jesus is questioned by the high 
priest Annas about his doctrine. Then 
one of the guards, outraged by Christ's 

reply, “Ask those who have listened to me”, 
slaps him. The palpable emotion of the 
people of God, and of each individual in 
the presence of this scene, is embodied in 
a chorale that begins strangely luminous, 
allowing for deeper introspection. Wer hat 
dich so geschlagen, (Who has struck you 
like this? It is I and my sins). Then Jesus is 
sent, tied up, to the high priest Caiaphas, 
while the drama of the Apostle Peter 
comes to a lamentable conclusion with the 
crowing of the cock, very simply portrayed 
on the cello. Syncopations, chromaticisms, 
then an agitated aria, entrusted to a tenor 
supported by the strings. Ach, mein Sinn 
Wo willt du endlich hin (Alas, my soul, 
where will you finally go?) And again, a 
chorale: Petrus, der nicht denkt zurück, 
(Peter, who does not think back at all) to 
a melody by Mechior Vulpius. 
End of the first part.
At this point, the preaching takes place.
Second “act”

Then the second part (one might 
be tempted to say the second act!), 
considerably longer than the first, begins 
with a fairly vertical chorale, Christus, der 
uns selig macht, Kein Bös'hat begangen 
(Christ, who saves us, has done nothing 
wrong). 
The action takes a new turn. Jesus is now 
brought before Pilate, the prefect of the 
Roman occupying forces. A tense dialogue 
ensues between Pilate and the crowd, 
who respond violently, emphasizing the 
words nicht, nicht, nicht (no, no, no). 
Bach reintroduces, with new words, 
the beautiful chorale Herzliebster Jesu, 
which had already been heard at the very 
beginning of the Passion. The narrative 
intensifies after the unsettling dialogue 
in which Pilate asks, almost to himself, 



2120

“What is truth?” without receiving an 
answer. The crowd expresses a preference 
for seeing the criminal Barrabas released 
and Pilate orders Jesus to be flagellated. 
This horrific punishment was enough 
to drive anyone to madness from the 
sheer intensity of the suffering, and the 
narrator conveys this with a phrase that 
spirals into feverish, almost frenzied 
chaos. It stands in stark contrast to the 
serenity of the following piece: an arioso, 
a distinctive form, somewhere between 
an aria and a recitative, introduced 
here with great delicacy. A bass voice, 
accompanied by two violas d'amore and 
a lute, sings a meditation on Christ's 
suffering—true thorns that transform into 
flowers, opening the heavens. Betrachte, 
meine Seel' (“Contemplate, my soul”), 
words that seem unusual to modern 
sensibilities, are drawn from Brockes' 
famous Passion. In fact, it's a moment of 
spiritual ecstasy, enough to make stones 
cry! And as if to respond to this “freeze 
frame”, the tenor takes to the stage with 
an aria accompanied by two violins, or, 
as in the present recording, two violas 
d'amore (both are possible depending on 
the alternative versions that have been 
copied): Erwäge, wie sein blutgefärbeter 
(this is the contemplation of Jesus' 
tortured back, compared to Heaven). The 
narrative then resumes. Jesus is crowned 
with thorns, and the crowd exclaims, 
“Hail, King of the Jews!” Pilate presents 
the wounded Messiah to the people—this 
is the famous Ecce homo moment. But this 
poignant display does not move the crowd, 
who demand crucifixion in an unyielding 
chorus. They then sing, in a finely crafted 
fugue, their determination to uphold the 
Law. Jesus must be condemned because 
he proclaimed himself to be the Son of 
God. The drama is irrevocably engaged. 

A chorale (Durch dein Gefängnis, Gottes 
Sohn (Through your imprisonment, Son 
of God)) punctuates this decisive moment, 
emphasising the opposition between 
the captivity of the Son of God and the 
freedom of man. It is sung here a capella. 
Then the infernal dialogue between the 
prefect and the people resumes in earnest, 
still tense, nervous, suddenly homophonic 
to illustrate the words “we have no king 
but Caesar”; then the agitation gives way 
to an almost ethereal recitative. Pilate 
hands Jesus over to be crucified. An aria 
creates a dialogue between a solo bass and 
the chorus, which responds anxiously, 
Wohin? (Where?), to the singer's urgent 
appeals (Hurry, troubled souls… to the 
hill of the Cross…). The crucifixion 
is depicted in a restrained recitative, 
interspersed with the high priests' protest 
against the inscription “King of the Jews,” 
expressed in a highly ornamental, almost 
obsequious chorus. But Pilate remains 
unmoved. A chorale, a veritable hymn 
to the Cross, punctuates this restrained 
action, using the melody Valet will ich 
dir geben (I wish to bid you farewell) but 
with the text In meines Herzens Grunde 
(In the depths of my heart), Jesus is then 
placed on the cross, and the soldiers cast 
lots for his tunic, as foretold in the Old 
Testament. The recitative then takes on 
a sober but moving tone, announcing 
Christ's loving words to his mother and 
to Saint John: “Woman! See, here is your 
son!” and then “See, here is your mother!” 
A chorale, whose melody closed the first 
part of this work, extends these words in 
a sublime meditation (Er nahm alles wohl 
in acht In der letzten Stunde (He thought 
carefully of everything in his last hour)). 
Jesus drinks a little vinegar handed to him 
by the soldiers and says: “Es ist vollbracht” 
(All is accomplished). These words, the 

last spoken by Christ, are the subject of 
a marvelous solo alto aria, accompanied 
here by a viola da gamba (or strings in the 
fourth version of the score). In the key of 
B minor, a heart-rending melody unfolds, 
reminiscent in its stripped-down intensity 
of the most beautiful passages in Dietrich 
Buxtehude's (1637-1707) Jesu membra 
nostri, another masterpiece intended for 
Holy Week. A meeting at the summit. 
But the central part is a violent contrast 
(evoking the hero of Juda in the Old 
Testament, who wins the final victory).
Jesus breathes forth the Holy Spirit.
It is silence, the dark night of the soul. 
Another stroke of genius. A solo bass sings 
the aria Mein teurer Heiland, lass dich 
fragen (My beloved Saviour, let me ask 
you), interspersed with stanzas from the 
chorale Jesu Leiden, Pein und Tod, (Jesus' 
suffering, pain and death) heard here for 
the third time (as a reminder, at the end 
of the first part, then before the alto aria 
Es ist vollbracht (It is accomplished), just 
a few pages before this one). The power 
of this passage lies in the mise en abyme 
of the soloist's song, with a diaphanous 
background echoing the melody of the 
chorale already well established in the 
work.
A further borrowing from Saint Matthew 
evokes a spectacular scene, worthy of the 
Italian operas of the period: the tearing 
of the veil of the temple, followed by the 
earthquake and the opening of the tombs. 
The recitative continues with a brief arioso 
that allows the narrator to speak in the 
first-person singular. Then comes the time 
for meditation, with the aria Zerfließe, 
mein Herze,  in Fluten der Zähren Dem 
Höchsten zu Ehren! (Dissolve, my heart, in 
floods of tears to honour the Almighty!) 

given in the present recording to the 
soprano (the voice of a boy soprano), 
surrounded by the traversos and oboes 
da caccia, with their soft and deep timbre. 
The most beautiful gazing towards the 
celestial realms of the soul are musically 
translated, as are the most heart-rending 
tears. There is another sublime moment 
when time seems to stand still, just like 
the music itself on the words Tot, Tot, Tot, 
(death, death, death), repeated like an 
intimate lament.
… In Abraham's bosom

The condemned man's legs are not 
broken, an exceptional event that still 
strongly establishes Christ's fate in the 
Scriptures, but his death is ensured by 
piercing his side with a spear. The biblical 
symbols of blood and water flow. A reprise 
of the melody from the chorale Christus, 
der uns selig macht (Christ, who makes 
us blessed), which opened this long 
second part, is followed by a recitative 
depicting the entombment of Jesus, made 
possible by the courage and devotion of 
Joseph of Arimathea. There then follows 
a choir in three-time in C minor, like a 
languorous lullaby, offering a reflection 
on this moment of intimacy with the 
body of Christ. Ruht wohl (Rest in peace). 
Finally, as if this extreme gentleness were 
not enough, a concluding chorale (to the 
melody Herzlich lieb hab ich dich, o Herr, 
(From my heart I hold you dear, o Lord), 
composed by Martin Schalling in 1571) 
offers a meditation on our own death, our 
welcome in the afterlife, in Abraham's 
bosom, and, in a second stanza, the wonder 
of the resurrection. The last words are 
inspired by the Book of Job: “I shall rise 
from death, and my eyes shall behold you”. 



2322

Was the congregation invited to sing 
too, to join in this prayer? It is possible. 
What is certain is that the cantor wanted 
to end with a collective meditation, 
an interiorisation by each member of 
the congregation of the mystery of the 
Redemption. The parishioners of Leipzig, 
having had all the details of the Passion, 
sublimated by the music but at the same 
time considerably emphasised and 
accentuated to the point of paroxysm, 
thrust in their faces for around two hours 
(and more, including the preaching!), 
could go home with the intimate 
conviction that they had to put all their 
hope in the Cross. For Protestants, Bach's 
contemporaries, Christ restored human 
dignity in his blood once and for all; faith 
alone can save, through the gift of grace. 
Luther had seized upon the philosophy 
of Saint Paul and built his theological 
thinking around these fundamentals. 
So, this collective sharing of the Passion 
through the most profound, the most 
eloquent, the most powerful music could 
constitute the climax of the most intimate 
expression of the Christian community.
The Saint John Passion and our times

But Bach's masterpiece also has a special 
resonance in our time. Alongside the 
expression of individual and collective 
faith, the power of this music attracts a 
very diverse audience, both believers and 
non-believers. It arouses a very particular, 
incomparable, “consoling” emotion. In the 
face of human tragedies — and Heaven 
knows Bach was not exempt from them 
— the St John Passion brings to every 
sensitive soul that kind of necessary 
compassion, of which the final verses 
of the libretto are a moving testament. 
The unfortunate victims of St. Anthony's 
Fire found solace in their suffering and 

comfort in contemplating the harrowing 
Crucifixion of the Isenheim Altarpiece, 
created by Matthias Grünewald (1470-
1528) at the beginning of the 16th century. 
In the same way, Bach's music blows in 
a wind that is both violent and calming 
and reaches into the very depths of the 
soul. And then, quite apart from these 
considerations, it is quite simply sublime 
music, which can be loved “passionately”, 
for its own sake. So there are several levels 
of listening and comprehension. 
The St John Passion is a synthesis of 
Bach's supreme qualities at the time, at 
once learned and perfectly accessible. 
Building on the tour de force he had 
achieved only two years earlier, in 1722, 
with  Das Wohltemperierte Clavier  (the 
Well-Tempered Clavier), which used an 
unprecedented range of keys, here he 
uses nineteen of them, often daring, such 
as B-flat minor, each time using its own 
colour to express a particular emotion 
Only the keys of C-sharp major, E-flat 
minor, F-sharp major, A-flat major, and 
B major are excluded. Similarly, the 
palette of timbres allows for judicious 
choices. His instrumentation has a certain 
restraint, like a kind of evocation of a 
shifting, fluid colour of the soul, changing 
and unsettled. Because that's what it's all 
about, creating a kind of movement of the 
soul, a deep vibration. In the choice of solo 
voices, too; the radiant, deep brilliance of 
the alto voice, the innocence and clarity 
of the soprano voice, the heroism at times 
of the tenor voice, the appeasement, at 
certain chosen moments, of the bass voice; 
everything contributes to humanising this 
account of the Passion. Other innovations 
include the forms, sometimes surprising, 
that go beyond tried and tested models 
such as the da capo aria; the ever-renewed 

harmonisations of the chorales whose 
melodies everyone knows by heart; 
the crowd choruses, which anticipate 
by far other successes, such as the role 
Mussorgsky entrusted to the people 
in Boris Godunov, or the one Debussy 
envisaged in Le Diable dans le beffroi 
(The Devil in the belfry) after Edgar 
Poe. Undeniably, all this was already 
very new in Bach, and without imitating 
him, modern composers have followed 
curiously similar paths. 
The arrival of the St John Passion in 
France was a little later than that of the St 
Matthew Passion. It was first performed 
in 1895 by the choir of Strasbourg's église 
Saint-Guillaume, but it was not until 
1902 that it was performed in France 
(Strasbourg was German at the time) 
in a vernacular translation by Maurice 
Bouchor (the score was produced by 
Alexandre Guilmant, organist at the Église 
de la Trinité and the Trocadéro concert 
hall). It was first sung in the private 
residence of the comte de Chambrun, 

before the first public performance by the 
composer and conductor Guy Ropartz in 
Nancy's Salle Poirel on 16 March 1902. La 
Société Humbert de Romans had built a 
magnificent concert hall with a large organ 
on rue Saint-Didier in Paris to perform 
this magnificent score. In January 1903, 
the work was played again in Paris by 
the Société des Concerts du Conservatoire, 
and has continued to enjoy a prestigious 
career to this day. The present recording 
sheds new light on the work, bringing into 
focus some previously unknown charms, 
for that is one of the many miracles 
of this legendary composition: we can 
always discover admirable new things 
thanks to the talent and imagination 
of its performers. Bach, a great lover of 
French music and culture, would certainly 
have enjoyed hearing his masterpiece 
performed under the gilding of the 
Château de Versailles. But could he ever 
have imagined it? And there's no question 
of reproaching him for writing a musical 
composition that's “too theatrical!”



2524Gaétan Jarry

Chef d'orchestre et organiste français né 
en 1986, Gaétan Jarry est le fondateur 

de l'ensemble Marguerite Louise. 

Après un parcours récompensé 
de nombreux premiers prix aux 
conservatoires de Versailles et de 
Saint-Maur-des-Fossés, Gaétan Jarry 
est également diplômé d'orgue du 
Conservatoire National Supérieur de 
Musique de Paris. 

En 2016, il devient titulaire des Grandes 
Orgues historiques de l'église Saint- 
Gervais à Paris. Sa passion pour la voix 
et pour les répertoires anciens le conduit 
à créer l'ensemble Marguerite Louise, 
choeur et orchestre de référence sur la 
nouvelle scène baroque internationale. 
Gaétan Jarry est également l'un des 
principaux chefs invités de l'Orchestre 
de l'Opéra Royal de Versailles, à la tête 
duquel il dirige notamment cette saison 
Don Giovanni et L'Enlèvement au sérail de 
Mozart ainsi que la Passion selon saint Jean 
de Jean- Sébastien Bach.

Riche d'une quinzaine d'enregistrements 
unanimement reconnus par la critique 
internationale, sa discographie se 
consacre en grande partie à la musique 
baroque française dans laquelle il infuse 
l'esthétique de Marguerite Louise dans 
le répertoire à grand choeur et orchestre, 
d'opéras et de grands motets royaux de 
Lully, Charpentier, Lalande, Rameau, 
Mondonville… 

En tant que soliste, il fait paraître en 2019 
Noëls Baroques à Versailles, enregistré aux 
Grandes Orgues de la Chapelle Royale 
de Versailles en collaboration avec les 
pages du Centre de musique baroque de 
Versailles, en 2020 Le Grand jeu disque 
récital autour de l'orgue baroque français 
ainsi que les concertos pour orgue de 
Haendel (2021). En 2023, il fait paraitre 
l'opéra David et Jonathas de Marc-Antoine 
Charpentier. Enfin, en 2025, il publie deux 
messes de Charpentier : la Missa Assumpta 
est Maria et la Messe de Minuit.

Gaétan Jarry 
Direction



2726

Gaétan Jarry is a French orchestra 
conductor and organist born in 1986. 

He is the founder of the Marguerite 
Louise ensemble. 

After winning numerous awards at the 
Conservatoires de Versailles and Saint-
Maur-des-Fossés, Gaétan Jarry graduated 
from the Conservatoire National 
Supérieur de Musique de Paris. 

In 2016, he became the co-titular organist 
playing the Great Historical Organs in 
Saint-Gervais church in Paris. His passion 
for vocals and ancient repertoires led him 
to found the Marguerite Louise ensemble, 
a choir and orchestra of reference on 
the new international baroque scene. 
Gaétan Jarry is also one of the main guest 
conductors of the Orchestra of the Opéra 
Royal de Versailles, which he is directing 
this season for Don Giovanni and The 
Abduction from the Seraglio by Mozart, as 
well as St John Passion by Jean-Sébastien 
Bach.

With around fifteen recordings his 
discography is unanimously recognised by 
international critics, and is largely devoted 
to French baroque music, in which 
he infuses the aesthetic of Marguerite 
Louise in the full choir and orchestra 
repertoire, operas and grand royal motets 
by Lully, Charpentier, Lalande, Rameau, 
Mondonville, and so on. 

As a soloist, he released Noëls Baroques 
à Versailles (Baroque Christmas in 
Versailles) in 2019, recorded at the Great 
Organs of the Royal Chapel at Versailles in 
collaboration with the pages of the Centre 
de musique baroque de Versailles, in 2020, 
Le Grand jeu, a recital album around 
the French baroque organ, as well as 
Handel's organ concertos (2021). In 2023, 
he released the opera David et Jonathas 
by Marc-Antoine Charpentier. Finally, 
in 2025, he published two masses by 
Charpentier : Missa Assumpta est Maria 
and Messe de Minuit.

La Cène, Bartolomé Carducho, 1605



2928

Le Chœur de garçons de Tölzer (Tölzer 
Knabenchor), fondé en 1956 par 

Gerhard Schmidt-Gaden dans la ville 
bavaroise de Bad Tölz, est depuis plus de 
six décennies l'un des chœurs de garçons 
les plus célèbres et les plus recherchés au 
monde et donne plus de cent-cinquante 
concerts et représentations d'opéra par 
an. Le répertoire choral couvre tous les 
domaines de la littérature chorale, du 
baroque à nos jours, avec un accent par-
ticulier sur les œuvres de Jean-Sébastien 
Bach. Les solistes du Tölzer Knabenchor 
assument les rôles de garçons importants 
sur les scènes d'opéra les plus célèbres du 
monde.

Au cours des dernières décennies, les 
Tölzer ont travaillé avec de nombreux 
chefs d'orchestre réputés tels que Claudio 
Abbado, Daniel Barenboim, Leonard 
Bernstein, Karl Böhm, Pierre Boulez, 
Sergiu Celibidache, Riccardo Chailly, 
John Eliot Gardiner, Bernard Haitink, 
Nikolaus Harnoncourt, Mariss Jansons, 
Herbert von Karajan, Fabio Luisi, Lorin 
Maazel, Zubin Mehta, Riccardo Muti, 
Kent Nagano, Seiji Ozawa, Kirill Petrenko, 
Sir Simon Rattle, Carlo Rizzi, François-
Xavier Roth, Georg Solti, Robin Ticciati et 
Christian Thielemann.

Des tournées de concerts ont conduit le 
Tölzer Knabenchor dans presque tous les 
pays européens, en Russie, en Israël, en 
Chine, au Japon, en Corée et aux États-
Unis. Le chœur est régulièrement invité 
au Festival de Salzbourg, au Festival 
Bach de Leipzig, au Festivals de musique 
du Rheingau et du Schleswig-Holstein, 
au Festival baroque de Shanghai et le 

Boston Early Music Festival. Il se produit 
dans les plus grandes salles de concert 
du monde telles que le Concertgebouw 
d'Amsterdam, la Philharmonie de Paris, le 
Musikverein de Vienne, le Carnegie Hall 
et le Suntory Hall.

Le Chœur a reçu de nombreux prix pour 
ses enregistrements sur tous les grands 
labels, notamment : le Prix du disque 
allemand, le Prix du disque français, le 
Diapason d'Or et l'ECHO Klassik de la 
German Phono Academy Berlin. Pour sa 
participation à l'enregistrement complet 
de toutes les cantates de J.S. Bach avec 
Nikolaus Harnoncourt, la chorale a reçu 
une nomination aux Grammy Awards.

Actuellement, environ cent-cinquante 
garçons suivent une formation chorale 
et individuelle au sein du Tölzer 
Knabenchor, dans l'agglomération de 
Munich. Le son incomparablement 
puissant et flexible du chœur est créé en 
plusieurs étapes de formation.

Les moments forts de la saison 2023/2024 
comprennent des concerts de chorale 
à l'ouverture du Festival de musique 
de Brême, des concerts de chorale en 
Sardaigne et au Duomo Santa Maria 
Assunta de Pise, à l'Isarphilharmonie de 
Munich, à la Frauenkirche de Dresde et au 
Festspielhaus Erl, ainsi qu'à participation 
à la Symphonie n° 8 de Gustav Mahler 
avec l'Orchestre d'État de Bavière sous la 
direction de Kirill Petrenko, au Messie de 
Georg Friedrich Haendel avec l'Orchestre 
de chambre de Bâle au KKL de Lucerne 
et au Stadtcasino de Bâle en décembre 
2023 et à la Passion selon saint Jean de  

Tölzer Knabenchor

Tölzer Knabenchor



3130

flexible sound is created through several 
stages of training.

The highlights of the 2023/2024 season 
included choir concerts at the opening of 
the Bremen Musikfest, choir concerts in 
Sardinia and at the Duomo Santa Maria 
Assunta in Pisa, the Isarphilharmonie 
in Munich, the Frauenkirche in Dresden 
and the Festspielhaus Erl, as well 
as participating in Gustav Mahler's 
Symphony No. 8 with the Bavarian State 
Orchestra under the direction of Kirill 
Petrenko, Messiah by George Frideric 
Handel with the Basel Chamber Orchestra 
at the KKL Luzern and the Stadtcasino 
in Basel in December 2023, and St. John 

Passion by J. S. Bach with the Orchestra 
of the Royal Opera of Versailles at Easter 
2024, followed by a recording a CD of this 
work. 

The Tölzer's boys' choir soloists sing 
“the Three Boys” in Mozart's Enchanted 
Flute, among others, at the Semperoper 
Dresden, Deutsche Oper and Komische 
Oper in Berlin, as well as the Bavarian 
State Opera, in addition to boys' roles 
in the Macbeth, Tosca, Lohengrin and 
Tannhäuser operas. In the summer of 
2024 a soloist from the Tölzer Knabenchor 
is also singing the role of Yniold in Claude 
Debussy's opera Pelléas et Mélisande at the 
Munich Opera Festival.

J. S. Bach avec l'Orchestre de l'Opéra 
Royal de Versailles à Pâques 2024, suivi 
d'un enregistrement sur CD de cette 
œuvre. 

Les solistes du chœur de garçons de Tölzer 
chantent les trois garçons de La Flûte 
enchantée de Mozart, entre autres, au 
Semperoper de Dresde, au Deutsche Oper 

The Tölzer Knabenchor, founded 
by Gerhard Schmidt-Gaden in the 

Bavarian town of Bad Tölz in 1956, has 
been one of the world's most famous and 
in-demand boys' choirs for more than six 
decades, and performs in more than one 
hundred and fifty concerts and operas 
each year. The choir repertoire covers all 
areas of choral literature, from baroque to 
today, with particular emphasis on Johann 
Sebastian Bach's works. The Tölzer 
Knabenchor soloists take on major boys' 
roles on the world's most famous opera 
stages.

Over the past few decades, the Tölzers 
have worked with many renowned 
conductors such as Claudio Abbado, 
Daniel Barenboim, Leonard Bernstein, 
Karl Böhm, Pierre Boulez, Sergiu 
Celibidache, Riccardo Chailly, John Eliot 
Gardiner, Bernard Haitink, Nikolaus 
Harnoncourt, Mariss Jansons, Herbert 
von Karajan, Fabio Luisi, Lorin Maazel, 
Zubin Mehta, Riccardo Muti, Kent 
Nagano, Seiji Ozawa, Kirill Petrenko, 
Sir Simon Rattle, Carlo Rizzi, François-
Xavier Roth, Georg Solti, Robin Ticciati 
and Christian Thielemann.

The Tölzer Knabenchor has performed 
in almost every European country on 
concert tours, as well as Russia, Israel, 
China, Japan, Korea and the USA. The 
choir is regularly invited to the Salzburg 
Festival, the Bach Festival in Leipzig, 
the Rheingau and Schleswig-Holstein 
Music Festivals, the Shanghai Baroque 
Festival and the Boston Early Music 
Festival. It performs in the world's largest 
concert halls such as the Amsterdam 
Concertgebouw, the Paris Philharmonie, 
the Vienna Musikverein, the Carnegie 
Hall and the Suntory Hall.

The Choir has received numerous awards 
for its recordings on all major labels, in-
cluding the German Disc Award, the 
French Disc Award, the Diapason d'Or 
and the ECHO Klassik awarded by the 
German Phono Academy Berlin. The 
choir was nominated for a Grammy 
Awards for its participation in the full re-
cording of all of J.S. Bach's cantatas with 
Nikolaus Harnoncourt.

About one hundred and fifty boys are 
currently following choir and solo trai-
ning at the Tölzer Knabenchor in Munich. 
The choir's incomparably powerful and 

et au Komische Oper de Berlin, ainsi 
qu'à l'Opéra d'État de Bavière en plus les 
rôles de garçons dans les opéras Macbeth, 
Tosca, Lohengrin et Tannhäuser. Au 
Festival d'Opéra de Munich à l'été 2024, 
un soliste du Tölzer Knabenchor chantera 
également le rôle d'Yniold dans l'opéra 
Pelléas et Mélisande de Claude Debussy.

Le Christ aux outrages, Philippe de Champaigne, XVIIe siècle



3332

L'Opéra Royal du Château de Versailles 
accueille cent représentations par 

saison musicale : tous les grands noms et 
interprètes internationaux se succèdent 
sur cette scène prestigieuse. Fort de ces 
expériences de haut niveau, l'Orchestre 
de l'Opéra Royal a vu le jour en décembre 
2019 à Versailles pour les représentations 
de l'opéra de John Corigliano Les Fantômes 
de Versailles. De ce fait, l'orchestre a pour 
but de s'adapter aux projets artistiques 
programmés à l'Opéra Royal et à leurs 
artistes invités.

Constitué de musiciens travaillant 
régulièrement avec les plus grands chefs 
d'orchestre, dans le répertoire baroque 
comme dans le répertoire romantique, cet 
orchestre à géométrie variable du Château 
de Versailles se produit régulièrement à 
l'Opéra Royal pour des concerts. Durant 
la saison 2023-2024, l'Orchestre prend 
part à quatre nouvelles productions 
scéniques d'envergure : Giulietta e Romeo 
de Zingarelli dans une mise en scène de 
Gilles Rico en octobre 2023, Don Giovanni 
de Mozart en novembre 2023, la version 
française de L'Enlèvement au sérail de 
Mozart mis en scène par Michel Fau en 
mai 2024 et Gloria e Imeneo de Vivaldi en 
juin 2024 au Théâtre de la Reine.

Par ailleurs, l'Orchestre se produit en 
tournée dans de nombreux festivals : à 
Uzès, Prades, Sablé-sur-Sarthe, Sisteron 
ou encore Valloire, sous la direction du 
violoniste Théotime Langlois de Swarte. 
L'Orchestre a également pu faire ses débuts 
en Corée, lors d'une tournée de cinq 

concerts, notamment au Lotte Concert 
Hall de Séoul. L'Orchestre interprète 
Le Messie de Haendel à la Chapelle de 
la Trinité de Lyon ou bien au Palau de 
la Música Catalana de Barcelone. Il 
accompagne le sopraniste Samuel Mariño 
au Gstaad New Year Music Festival, à 
Castellon et au Teatros del Canal de 
Madrid dans ce même programme. C'est 
au festival Castell de Peralada que s'est 
produit également l'Orchestre, dirigé par 
sa claveciniste Chloé de Guillebon, dans 
un programme autour des Leçons de 
Ténèbres de Couperin. Enfin, une grande 
tournée en Chine suivie d'une tournée en 
Thaïlande, au Vietnam et en Mongolie est 
prévue pour la saison 2024-2025.

L'Orchestre de l'Opéra Royal enregistre 
par ailleurs pour le label discographique 
Château de Versailles Spectacles. Parmi de 
nombreux projets, citons l'enregistrement 
d'airs issus de grands opéras baroques 
français de la soprano Marie Perbost  
Dis-moi Vénus…, les Quatre Saisons de 
Vivaldi avec Stefan Plewniak, Bastien 
et Bastienne de Mozart et La Servante 
maîtresse de Pergolèse, les symphonies Le 
Matin, Le Midi et Le Soir de Haydn, un 
programme Âmes arméniennes, ou encore 
des hymnes de couronnement, The Crown 
par l'Orchestre et le Chœur de l'Opéra 
Royal, ainsi que Le Messie de Haendel. 
Malgré la jeune histoire de l'ensemble, 
les enregistrements de l'Orchestre de 
l'Opéra Royal sont déjà largement primés : 
Diamant d'Opéra Magazine, choc de 
Classica, 5 diapasons etc.

Orchestre de l'Opéra Royal 
Sous le haut patronage de Aline Foriel-Destezet 

Orchestre de l'Opéra Royal



3534

The Opéra Royal du Château de 
Versailles presents one hundred 

performances each musical season, 
graced by great names and international 
performers on its prestigious stage. On 
the strength of these prestigious concerts, 
the Orchestra of the Opéra Royal was 
created in december 2019 in Versailles for 
the production of John Corigliano's opera 
The Ghosts of Versailles. The goal of the 
orchestra is to adapt to the artistic projects 
programmed for the Opéra Royal and its 
guest performers.

Comprising musicians who regularly 
work with leading conductors in both 
the baroque and romantic repertoires, 
this versatile orchestra of the Château 
de Versailles regularly performs at the 
Opéra Royal. During the 2023-2024 
season, the Orchestra participated in four 
major new stage productions: Zingarelli's 
Giulietta e Romeo directed by Gilles Rico 
in October 2023, Mozart's Don Giovanni 
in November 2023, the French version of 
Mozart's Die Entführung aus dem Serail 
directed by Michel Fau in May 2024 and 
Vivaldi's Gloria e Imeneo in June 2024 at 
the Théâtre de la Reine.

The Orchestra has also undertaken a series 
of festival tours, including Uzès, Prades, 
Sablé-sur-Sarthe, Sisteron and Valloire, 
under the baton of violinist Théotime 
Langlois de Swarte. The Orchestra made 
its debut in South Korea, with a five-
concert tour that included performances 
at Seoul's Lotte Concert Hall. It has 

performed Handel's Messiah at the 
Chapelle de la Trinité in Lyon and at the 
Palau de la Música Catalana in Barcelona. 
The Orchestra accompanied sopranist 
Samuel Mariño at the Gstaad New Year 
Music Festival, in Castellon and at the 
Teatros del Canal in Madrid with the 
same program. Moreover, the Orchestra, 
under the direction of harpsichordist 
Chloé Guillebon performed a programme 
of Couperin's Leçons de Ténèbres at the 
Castell de Peralada festival. Finally, a major 
tour of China is scheduled, followed by a 
tour of Thailand, Vietnam and Mongolia 
during the season 2024-2025.

The Orchestra of the Opéra Royal is an 
active contributor to recordings for the 
Château de Versailles Spectacles label. 
Among its many projects are recordings 
of arias from the great French baroque 
operas with the soprano Marie Perbost in 
Dis-moi Vénus…, Vivaldi's Four Seasons 
with Stefan Plewniak, Mozart's Bastien 
und Bastienne and Pergolesi's La serva 
padrona, Haydn's sixth, seventh and 
eighth symphonies (Le Matin, Le Midi 
and Le Soir), a programme called Âmes 
arméniennes, coronation anthems, The 
Crown by the Orchestra and the Choir of 
the Opéra Royal, and Handel's Messiah. 
Despite the ensemble's relatively short 
history, the recordings by the Orchestra 
of the Opéra Royal have already received 
numerous accolades, including the 
Diamant Opéra magazine, choc de 
Classica, 5 diapasons, and more.

La Déploration sur le Christ mort, Bronzino, ca 1540-1545



3736

Le Cercle des Mécènes de l'Opéra Royal, éligible au mécénat (réduc-
tion d'impôts de 60% du don), rassemble les entreprises qui œuvrent 
au rayonnement de l'Opéra Royal. Les niveaux d'adhésion, à partir de 
4000€, donnent accès à de fortes contreparties qui permettent aux entre-
prises de réaliser des opérations de relations publiques de grande qualité. 

The Circle of Patrons of the Royal Opera brings together companies that 
work to benefit the Royal Opera. Membership levels, starting at € 4,000, 
give access to highly valuable benefits that allow corporations to carry 
out level public relations operations that include the faculty to entertain 
customers at Versailles.

Contact : mecenat@chateauversailles-spectacles.fr 
+33 1 30 83 76 35

L'ADOR – les Amis de l'Opéra Royal, éligible au mécénat (réduction 
d'impôts de 66% du don), rassemble les donateurs particuliers. Les 
Amis apportent un soutien financier nécessaire à des projets artistiques 
d'excellence, confiés à des artistes de renommée internationale comme 
à de jeunes artistes talentueux et prometteurs. Les niveaux d'adhésion, 
à partir de 500€, leur permettent de bénéficier d'avantages et ont un 
accès privilégié à une extraordinaire saison musicale. 

The ADOR – the Friends of the Royal Opera – brings together private 
donors. In particular, the Friends provide the necessary financial sup-
port for excellent artistic projects entrusted to young artists.
Contact : amisoperaroyal@gmail.com  
+33 1 30 83 70 92

Richard Cœur de Lion, Opéra Royal, octobre 2019,  
soutenu par l'ADOR

Château de Versailles Spectacles, filiale privée du Château de Versailles, a pour 
mission de perpétuer le foisonnement musical et artistique qui fait rayonner la ré-
sidence royale dans le monde entier. Elle produit la saison musicale de l'Opéra 
Royal, soit près d'une centaine de représentations par an à l'Opéra Royal et à la 
Chapelle Royale, des concerts d'exception au Salon d'Hercule et dans la Galerie 
des Glaces ainsi que les grands spectacles de plein air à l'Orangerie. Elle ne reçoit 
aucune subvention publique. Ses recettes de billetterie et le soutien de donateurs 
privés et d'entreprises mécènes lui permettent de construire une saison riche qui 
réunit plus de 50 000 spectateurs par an.

Château de Versailles Spectacles has for mission to produce the musical season 
of the Royal Opera which features classical music programs set in the Versailles 
Palace's Royal Chapel and Opera House, and the Versailles Festival which features 
outdoor entertainment programs. Château de Versailles Spectacles dœs not re-
ceive any public subsidy. The strong box office revenues and the support of private 
donors and corporate sponsors allows us to offer the musical and artistic produc-
tions that makes Versailles shine throughout the world.

SOUTENONS L'OPÉRA ROYAL
Support the Royal Opera



3938

Planning for the future 
THE FONDATION DE L'OPÉRA ROYAL

The ADOR and the Académie des Beaux-
Arts have established the Fondation de 
l'Opéra Royal (Royal Opera Foundation) to 
secure the future of the opera and concert 
season at the Château de Versailles. The 
foundation's donors are committed to plan-
ning for the future of the Opéra Royal by 
creating an endowment fund that will enable 
it to keep producing this season of excel-
lence, which continues to enchant and ins-
pire an ever wider and larger audience. The 
Opéra Royal receives no public subsidies. It 
is funded through revenue from ticket sales 
and the dedication of its patrons, who are 
committed to upholding the reputation of 
the Château de Versailles through music, 
theatre and ballet. The Fondation de l'Opéra 

Royal conducted its first philanthropic initia-
tive during the 2021-2022 season, providing 
financial support for the celebrations of the 
fourth centenary of Molière's birth. For the 
2022-2023 season, the foundation supported 
a new stage production of the opera David et 
Jonathas by Marc-Antoine Charpentier, pre-
sented at the Chapelle Royal.

To ensure its work can continue in the long 
term, the foundation appeals to the gene-
rosity of the public, requesting donations, 
bequests and contributions in cash, wealth 
tax, movable and immovable property, 
equity and shares, which are tax-deductible. 
Its accounts are strictly controlled by the 
Académie des Beaux-Arts.

Visit www.chateauversailles-spectacles.fr/fondation Making a donation to the 
Fondation de l'Opéra Royal entitles you to an income tax deduction of 66% of the 
amount donated. If you have chosen to donate through your wealth tax (French IFI), 

this deduction increases to 75% of the amount donated.

MAKE A DONATION!

Préparer l'avenir 
LA FONDATION DE L'OPÉRA ROYAL

Rendez-vous sur www.chateauversailles-spectacles.fr/fondation Faire un don à la 
Fondation de l'Opéra Royal vous permet de bénéficier d'une réduction fiscale de 66 % 
de la somme versée sur l'Impôt sur le Revenu. Si vous avez choisi de donner au titre 
de votre IFI (Impôt sur la Fortune Immobilière), cette déduction s'élèvera à 75 %  

de la somme versée.

L'ADOR et l'Académie des beaux-arts ont 
créé la Fondation de l'Opéra Royal afin d'as-
surer la pérennisation de la saison d'opéras 
et de concerts du Château de Versailles. Les 
donateurs de la Fondation s'engagent à pré-
parer l'avenir de l'Opéra Royal en constituant 
une dotation qui lui permettra de continuer 
à produire une saison d'excellence qui en-
chante et inspire un public de plus en plus 
large et nombreux. L'Opéra Royal ne bénéfi-
cie d'aucune subvention publique. Son finan-
cement est assuré par ses recettes de billette-
rie et l'engagement de ses mécènes attachés 
au rayonnement du Château de Versailles 
à travers la musique, le théâtre et le ballet. 
La Fondation de l'Opéra Royal a réalisé sa 

première action philanthropique durant la 
saison 2021-2022 en apportant un soutien 
financier aux célébrations du quatrième 
centenaire de la naissance de Molière. Pour 
la saison 2022-2023, la Fondation a soute-
nu une nouvelle production scénique de 
l'opéra David et Jonathas de Marc-Antoine 
Charpentier, présentée à la Chapelle Royale.

Pour agir durablement, la Fondation fait ap-
pel à la générosité publique et sollicite dona-
tions et legs, dons en numéraire, IFI, biens 
immobiliers, mobiliers, titres et actions, qui 
donnent droit à des réductions d'impôts. Ses 
comptes sont sous le strict contrôle de l'Aca-
démie des beaux-arts..

FAITES UN DON ! 



4140

LA COLLECTION



4342

Couverture : Le Christ avec un soldat moqueur, Carl Bloch, 1880 
© Domaine public.
p. 4, 6, 15, 27, 31, 35, 36-37 © Domaine public ;
p. 24 © Franz Griers ; p. 28 © DR ; p. 32 © Pascal Le Mée ;
p. 38-39 © Agathe Poupeney 
4ème de couverture : Agnus Dei, Francisco de  Zurbarán, 1635-1640 
© Domaine public.

Enregistré les 2 et 3 Avril 2024 à la Chapelle Royale 
du Château de Versailles

Captation réalisée par Futur antérieur
Réalisation : Olivier Simmonet

Traductions anglaises : Christopher Bayton et 
LanguageWire

Collection Château de Versailles Spectacles 
Château de Versailles Spectacles 
Pavillon des Roulettes, grille du Dragon 
78000 Versailles

Laurent Brunner, directeur 
Graziella Vallée, administratrice 
Bérénice Gallitelli, responsable des éditions  
discographiques 
Ana Maria Sanchez, Sophie Foucault Lacoste,  
chargées d'édition 
Ségolène Carron, conception graphique

Retrouvez lʼactualité de la saison musicale  
de lʼOpéra Royal sur :
www.operaroyal-versailles.fr/
f  @operaroyal.chateauversailles

 Opéra Royal du Château de Versailles



44Agnus Dei, Francisco de Zurbarán, 1635-1640


